0137400017

# **ช**ญ*ิ* ธรรรดิ์ สัณภู មេតិតតណ្ដូតមួយទំអរប័យតែប្រ Reçu CLT / CIH / ITH Reçu CLT / CIH / ITH 3 1 MARS 2017 Le Le 21 AOUT 2017 0167 610 0394 N ----

# Inventory of Intangible Cultural Heritage of Cambodia



Ministry of Culture and Fine Arts

#### performing arts

Lakhaon Preah Reach Troap Lakhaon Kbach Boran See Classical Dance / Royal Ballet, page 21

Seak Samai

See Circus Drama, page 85

Lakhaon Khaol (Male Masked Theatre) Lakhaon khaol is one of the oldest forms of Cambodian performing arts practiced as early as the Angkor period. It is believed to have started approximately in the 9th century in accordance with bas-reliefs found on Angkor temple walls. During this Angkor period, *lakhaon khaol* was developed as an entirely male version of Khmer classical court dance.



The exact reasons are still unknown but some research has pointed to the form growing out of a religious context in which Brahmanism was in conflict with Buddhism during the reign of King Jayavarman VIII (1243-1295). In this time, many female dancers were killed and others were taken on as concubines. Training male dancers was an opportunity to recreate a dance form based on Buddhist doctrines. The only story specifically performed by *lakhaon khaol* is the *Reamker*, the Khmer version of the Ramayana. The performance is accompanied by story telling, with the narrators playing a key role in directing the performance. It is accompanied by the traditional *pin peat* orchestra.

Lakhaon khaol was very popular in the Lon Nol regime and later became a favorite of King Sihanouk. At that time, there were eight professional troupes. The troupes were disbanded during the war and today the only original troupe remaining is that of "Wat Svay Angdet", 15 kilometres from Phnom Penh. Two new troupes have formed since the war, which includes Kompong Thom troupe and the troupe of the National Theater (Department of Performing Arts of the Ministry of Culture and Fine Arts).

Today, *Lakhaon khaol* forms part of the curriculum at the Royal University of Fine Arts.

Top and below: Artists of Department of Performing Arts, Chaktomuk Theatre, 2001



#### performing arts

Lakhaon Khaol (Male Masked Theatre) (cont'd)

Lakhaon Khaol Troupes which existed before 1975:

 Lakhaon Khaol Troupe of Wat Phnom Sampeou, Battambong province
Lakhaon Khaol Troupe of Pursat province

- Lakhaon Khaol Troupe of Wat Svay Angdet, Khum Sarikakeo, Srok Lavea Em, Kandai province

- Lakhaon Khaol Troupe of Phum Toek Khleang, Kandal province

- Lakhaon Khaol Troupe of Koh Reas, Kandal Province

- Lakhaon Khaol Troupe of Koh Oknhatey, Srok Khsach Kandal, Kandal province

 Lakhaon Khaol Troupe of Barung, Srok Khsach Kandal, Kandal province
Lakhaon Khaol Troupe of Srok Ken Svay, Kandal province

- Lakhaon Khaol Troupe of The National Conservatory of Performing Arts

## Famous Lakhaon Khaol Teachers (deceased):

Lakhaon Khaol Troupe of Battambang province: Duch Kroeum, role of yeak (glant) Duch Roeu, role of yeak (glant)

Duch Ang, role of sva (monkey)

Lakhaon Khaol Troupe of Wat Svay Angdet: (all deceased) Em, role of yeak (glant) Soun, role of sva (monkey) Soum, role of sva (monkey) Sam Bor, role of sva (monkey) Soy, story-teller Reth, role of clown

Famous teachers who survive today: Ros, role of yeak (glant) Sruon, role of yeak (glant) Sun Reth, role of neary rong (male role) Huot Ling Pouv, role of neang (female role) Lim Pen, Lay Houn, Oeun and Mean, story-tellers Hul Thouk, role of clown

Lach, musician

#### List of Various Repertory:

Chambang Peal Yub (The Battle at Night), choreographed by Prof. Chheng Phon, Mr. Proeung Chhleng, Mr. Pok Sarann, and Mr. Chheng Daravuth.

Chambang Kompikar (The Battle of Kompikar) choreographed by Mr. Sdoeung Cham Roeurn, and Mr. Pok Sarann.

Preah Ream Choul Kaot Banhchhaot Neang Seda (Preah Ream Enters The Body Um to Cheat Neang Sita), choreographed by Mr. Pok Sarann and Mr. Mom Soth under the direction of Mr. Mao Keng.

Sida Luy Phloeung (Neang Sita Walking on Flames), choreographed by Mr. Pok Sarann and Mr. Seng Sam An, under the direction of Prof. Hang Soth and Mr. Mao Keng.

Others: Preah Ream Der Tes (Preah Ream's Exile in the Forest), Preah Ream Chong Tnaol, (Preah Ream Building a Dike to Lanka), Sangkream Virul Chambang, (The Battle of Virul Chambang), Sangkream Indrachit (The Battle of Indrachit) etc.

### Lakhaon Poul Srei (Female Masked Theatre)

Lakhaon poul srei is the female version of lakhaon khaol (classical male masked theater), which literally translates as 'female narration'. Both forms combine classical theater and dance and are accompanied by the traditional pin peat orchestra. Unlike lakhaon lhaol, which use a separate group of narrators, lakhaon poul srei dancers take turns narrating while other members continue to dance. The dancers often lift their masks and narrate directly to the audience.

Lakhaon poul srei is believed to have originated from the Kingdom of Udong between 1618-1628 during the reign of King Preah Bat Chey Chetha II. In 1878, Ms. Chinh, a great art teacher from Koh Oknheatey, came to teach *lakhaon poul srei* in Vat Keansvay Krao. Today, one of her students, a 70 year-old woman, Ms. Chea Samut, has taken a lead role in reviving *lakhaon poul srei* and currently teaches this drama form to students at Vat Keansvay Krao, after having disappeared for more than 40 years.

This drama was re-introduced by Prof. Pich Tum Kravel, Prof. Hang Soth, Mr. Chin Neak, Mr. Sok Sam Oeun, Ms. Pen Sokchea, Ms. Hul Phoeurn Nari, and Mr. Ang Kim Or. A production entitled *Chey Sen* was performed at Chaktomuk Theatre with the support of the Ministry of Culture and Fine Art and UNESCO on July 2, 1999.

| Re | eçu ( | CLT  | CiH  | ITH |
|----|-------|------|------|-----|
| Le | 21    | AOUT | 2017 | ,   |
| N° |       | 039  | 4    |     |

# ៣. ស្នោនខោល

ថ្ងៃទី៣.

ល្ខោនខោលជាប្រភេទល្ខោនយ៉ាងចំណាស់មួយក្នុងចំណោមទម្រង់សិល្បទស្សនីយភាពចា ស់ៗដទៃទៀតរបស់កម្ពុជា ដែលឃើញមាននៅដើមសម័យអង្គរ។ គេជឿថា ល្ខោននេះកើតឡើង ប្រហែលនៅក្នុងសតវត្សទី៩ ដោយសំអាងលើចម្លាក់នៅលើជញ្ជាំងប្រាសាទអង្គរវត្ត។ ក្នុងសម័យ អង្គរនេះហើយដែលល្ខោនខោលបានវិវឌ្ឍចេញពីល្ខោនព្រះរាជទ្រព្យទៅជាល្ខោនដែលសម្តែងដោយ មនុស្សប្រុសសុទ្ធ។

ហេតុផលពិតប្រាកដ គឺពុំដឹងថាយ៉ាងណានោះទេ តៃផ្អែកលើការស្រាវជ្រាវមួយចំនួនបាន បង្ហាញថា ទម្រង់ល្វោននេះគឺកើតចេញដោយសារតែវិបត្តិសាសនា ពោលគឺរវាងព្រហ្មញ្ញសាសនា និងពុទ្ធសាសនានៅក្នុងរជ្ជកាលព្រះបាទជ័យវរ្ម័ន (ទី៨) (១២៥៣-១២៩៥)។ នៅក្នុងអំឡុងពេលនេះ អ្នករបាំស្រីជាច្រើនក្រុវគេសម្លាប់ ហើយខ្លះទៀតត្រូវគេចាប់យកទៅធ្វើជាស្រីស្នំ។ ការបង្វឹកអ្នករបាំ ប្រុសជាឱកាសដើម្បីបង្កើតឡើងវិញនូវទម្រង់ល្ខោនដោយផ្អែកលើលទ្ធិពុទ្ធសាសនា។ ល្ខោនខោលគឺ សម្តែងតែរឿងរាមកេរ្តិ៍ប៉ុណ្ណោះ។ ការសម្តែងល្ខោនខោលគឺមានអមដោយពំនោលសាច់រឿង ហើយ អ្នកពំនោលនោះដើរតូនាទីយ៉ាងសំខាន់ក្នុងការដឹកនាំការសម្តែងនោះ។ ភ្លេងលេងកំដរល្វោនខោល គឺភ្លេងពិណពាទ្យ។

ល្ខោនខោលទទួលបានប្រជាប្រិយភាពខ្លាំងក្នុងសម័យ លន់ ណុល ហើយក្រោយមកក្លាយជា ល្ខោនសព្វព្រះទ័យរបស់សម្តេច នរោត្តម សីហនុ។ នៅកាលនោះ មានក្រុមល្ខោនខោលអាជីព៦ក្រុ ម។ ក្រុមល្ខោនទាំងនោះត្រូវបែកខ្លែកគ្នាអស់ក្នុងសម័យសង្គ្រាម។ សព្វថ្ងៃ មានក្រុមល្ខោនខោល ដែលសេសសល់ពីមុនតែ១ក្រុមគត់ គឺ«ក្រុមល្ខោនខោលវត្តស្វាយអណ្តែត» ស្ថិតនៅប្រហែល១៥ គីឡូម៉ែត្រពីរាជធានីភ្នំពេញ។ ក្នុងសម័យសង្គ្រាមនោះដែរ មានល្ខោនខោល២ក្រុមថ្មីទៀតបានបង្កើត ឡើង គឺក្រុមល្ខោនខេត្តកំពង់ធំ និងក្រុមល្ខោនខោលជាតិ (សព្វថ្ងៃហៅថា នាយកដ្ឋានសិល្បទស្សនី យភាពនៃក្រសួងវប្បធម៌និងវិចិត្រសិល្បៈ)។

បច្ចុប្បន្ន ល្ខោនខោលបានបញ្ចូលទៅក្នុងកម្មវិធីសិក្សារបស់សាកលវិទ្យាល័យភូមិន្វវិចិត្រ សិល្ប:។



(អ្នកពំនោល), ហ៊ុល ធ្ងក (ភូត្លុក), ឡាច (អ្នកភ្លេង)។

ហ្វូត (តូនាង), ពៅ (តូនាង), លឹម ប៉ែន (អ្នកពំនោល), ឡាយ ហ៊ន (អ្នកពំនោល), អ៊ីន (អ្នកពំនោល), មៀន

•គ្រូល្ខោនល្បីៗដែលនៅរស់៖ - ក្រុមល្ខោនខោលវគ្គស្វាយអណ្តែត៖ រស់ (តូយក្ស), ស្រ៊ូន (តូយក្ស), ស៊ុន រិទ្ធិ (តូនាយរោង),

(គ្រូពំនោល), រ៉េត (ភូត្លុក)។

ស្វា), សយ

7

- ក្រុមល្ខោនខោលវត្តស្វាយអណ្តែត៖ អ៊ឹម (តួយក្ស), ស៊ុន (តូស្វា), ស៊ុម (តូស្វា), សំប្រ (តូ

•គ្រូល្ខោនខោលល្បីៗដែលបានចែកស្ថានទៅ៖ - ក្រុមល្ខោនខោលខេត្តបាត់ដំបង៖ ឌុច គ្រឿម (តូយក្ស), ឌុច រឿ (តូយក្ស), ឌុច អាង (តូស្វា)

- ក្រុមល្ខោនខោលអភិរក្សមន្ទីរជាតិនៃទស្សនីយភាព

- ក្រុមល្ខោនខោលស្រុកគៀនស្វាយ ខេត្តកណ្តាល

- ក្រុមឈ្នោនខោលភូមិបារ៉ុង ស្រុកខ្សាច់កណ្តាល ខេត្តកណ្តាល

- ក្រុមល្ខោនខោលកោះឧកញ៉ាំគី ស្រុកខ្សាច់កណ្តាល ខេត្តកណ្តាល

- ក្រុមល្ខោនខោលភូមិកោះរះ ខេត្តកណ្តាល

- ក្រុមល្ខោនខោលភូមិទឹកឃ្លាំង ខេត្តកណ្តាល

- ក្រុមល្ខោនខោលវត្តស្វាយអណ្តែត, ឃុំសារិកាកែវ, ស្រុកល្វាឯម, ខេត្តកណ្តាល

- ក្រុមល្ខោនខោលខេត្តពោធិ៍សាត់

- ក្រុមល្ខោនខោលវគ្គភ្នំសំពៅ ខេត្តបាត់ដំបង

•ក្រុមល្ខោនខោលមុនឆ្នាំ១៩៧៥៖

ថ្ងៃចំពា

### ក្សា ការ ពល់តាហាប្រវាជ្ញា រដាវប្រើ កម្ពុជា

ampaning ung an militie

## ការសម្តែងល្ខោនខោល ដោយក្រុមសិល្បករ នាយកដ្ឋានសិល្បទស្ស័យភាព នៅសាលសន្និស័ទចតុម្មុខ ឆ្នាំ២០០១



ឥន្រ្ធជិត។ល។

សម្រូលដោយ លោក ម៉ៅ កេង - ស្នាដៃដទៃទៀតមាន៖ ព្រះរាមដើរទេស, ព្រះរាមចងថ្នល់, សង្គ្រាមវិរុលចម្បាំង, សង្គ្រាម

- ចម្បាំងកុម្ភកាណ៌ បង្កើតដោយលោក ស្តើង ចំរើន និងលោក ប៉ុក សារ៉ាន់។ - ព្រះរាមចូលកោដ្ឋបញ្ឆោតនាងសីតា បង្កើតដោយលោក ប៉ុក សារ៉ាន់, លោក មុំ សុភ កែ

- ចម្បាងពេលយប បង្កេតដោយលោកសាស្ត្រាចារ្យ ឆេង ផុន, លោក ព្រៀង ឈៀង, លោ ប៉ុក សារ៉ាន់ និងលោក ឆេង តារាវុធ។

•ស្នាដៃដែលបានបង្កើតនិងសម្តែង៖ - ចម្បាំងពេលយប់ បង្កើតដោយលោកសាស្ត្រាចារ្យ ឆេង ផុន, លោក ព្រឿង ឈៀង, លោក ł



ក្រសួចឧទ្យនេធ៍ ខិច ទីចិត្រសិល្បៈ Ministry of Culture and Fine Arts

# <mark>បញ្ជីសារពើភណ្</mark>ឌា មរតតាវប្បជម៌អរូបីតាម្ពុជា

Inventory of Intangible Cultural Heritage of Cambodia

bonb

### (Lkhon Khol Inventory English Translation)

### 3.3. Lkhon Khol (Male Masked Theatre)

| Community or Practitione | r: The Community of Wat Svay Andet, The Troupe of Master Chea<br>Hea, <i>the Cambodian Youth for Lkhon Khol</i> , and the Secondary<br>School of Fine Arts and the Performing Arts Department of the<br>Ministry of Culture and Fine Arts |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Domain:                  | Performing Arts                                                                                                                                                                                                                           |
| Date [of performance]:   | Wat Svay Andet: Fixed date (shortly after the Khmer New Year);<br>The Troupe of Master Chea Hea and Ministry of Culture and Fine<br>Arts: Un-fixed date (on demand)                                                                       |

*Lkhon Khol*, a kind of theatre with melodious recitation in which actors are all males, wear lacquer masks, and perform only episodes from *Reamker*, a Cambodian version of the Indian epic of *Ramayana*. This dance drama is accompanied by traditional *pin peat* orchestra. Costumes and ornaments are as magnificent as those of classical court dance regardless whether the troupes belong to farmers or the city people.

Based on epigraphic studies, scholars believe that *Lkhon khol* has derived from the *bhani* theater, a form of dramatic entertainment with a narrative told by reciter, existed since the Angkor period ( $9^{th}$  –14<sup>th</sup> centuries CE).

As one can observe, today there are two purposes of *Lkhon Khol* performance: for purely for entertainment or as a part of religious ceremonies and mainly performed for ritual purposes. The first, for instance, are the troupe of Master Chea Hea in Battambang province; it is forhire by local communities to perform for entertainment in religious ceremonies; and in Phnom Penh, there are, for instance, an artist association, *the Cambodian Youth for Lkhon Khol*, and the Secondary School of Fine Arts and the Performing Arts Department of the Ministry of Culture and Fine Arts that are performed for promoting the form and in special national events.

The second is deeply rooted in the community of Wat Svay Andet, a Buddhist Monastery, which is formed by about more than 1100 family of Tak Skor village (Sarika Keo commune) and Peam Ta Ek (Peam Oknha Ong commune), Lvea Em district, Kandal province.

Although Lkhon Khol Wat Svay Andet is performed as a part of entertainment, it mainly serves ritual purpose: bringing about happiness and prosperity, warding off calamities, and particularly appealing for sufficient rain for the coming rice cultivation season. Villagers of this community take pride in safeguarding this heritage in the challenging current context of globalization and modern technology. The performance seems to be social obligation of the whole community in contributing either labour or giving financial support. All performers are villagers, not professional artists. Those who use to perform continue to perform and they also help training those young males who love *Lkhon Khol*. Grandparents and parents also encourage their grandsons and sons to take part in *Lkhon Khol* training. Interestingly, performers seem to feel "socially obliged" to return from their private businesses far away from the village to participate in the annual performance.

The episodes that have been performed by artists of the Ministry of Culture and Fine Arts:

- Chambang Pel Yob (The Battle at Night), directed by Master Chheng Phon, Mr. Proeung Chhieng, Mr. Pok Sarann and Mr. Chheng Daravuth.
- Chambang Kumbhakar (The Battle of Kumbhakar), directed by Mr. Sdoeung Chamroen and Mr. Pok Sarann.

- Preah Ream Chol Kaot Banhchhaot Neang Sita (Preah Ream enters the Urn to Cheat Neang Sita), directed by Mr. Pok Sarann and Mr. Mom Soth under the supervision of Mr. Mao Keng.
- Sita Luy Ploeng (The Ordeal of Sita), directed by Mr. Pok Sarann and Mr. Seng Sam An, under the suppervision of Prof. Hang Soth and Mr. Mao Keng.
- Others: Preah Ream Doer Tes (Preah Ream on Exile in the Forest), Preah Ream Chong Thnol (Preah Ream Constructing the Bridge to Langka), Sangkream Virul Chambang (The Battle of Virul Chambang), Sangkream Indrachit (The Battle of Indrachit), etc.

• Famous Lkhon Khol Master, who already passed away:

- At Wat Svay Andet: Em (demon role), Sun (monkey role), Sum (monkey role), Sambor (monkey role), Soy (reciter), Reth (clown role).

- At Battambang province: Duch Kroeun (demon role), Duch Roeu (demon role), Duch Ang (monkey role).

• Famous masters who survive today:

- At Wat Svay Andet: IM Saruon (demon role), Mr. HENG Soa (Mokey role), Mr. MEACH Mean (reciter), Mr. POK Oeun (reciter), Mr. MOUL Lach (demon role and musician).

- At Battambang province: there is Master Chea Hea, who has been named as a National Human Living Treasure in 2012.

• Description of the figures:

- 1. Lkhon Khol performance (Photo credit: Amrita Performing Arts, 2005)
- 2. Spiritual Ritual for Lkhon Khol (Photo credit: Amrita Performing Arts, 2005)
- 3. Lkhon Khol performed by the troupe of MCFA (Photo credit: San Phalla, 2016)
- 4. Lkhon Khol performed by the troupe of Wat Svay Andet (Photo credit: Wat Svay Andet, 2016)
- 5. *Lkhon Khol* performed by the troupe of Wat Svay Andet (Photo credit: Wat Svay Andet, 2016)
- 6. Lkhon Khol masks of the troupe of Master CHEA Hea (Photo credit: San Phalla, 2016)
- 7. Young schoolboys take part in weekly *Lkhon Khol* trainings (Photo credit: San Phalla, 2016)

Reference cited:

Prep Chan Mara, 2009, Lkhon Khol Wat Svay Andet, Reyum, Phnom Penh.

Ministry of Culture and Fine Arts and UNESCO, 2004, *Inventory of Intangible Cultural Heritage of Cambodia*, Phnom Penh.

1

## ញ.ញ. **ស្ថោនខោល**

Lkhon Khol (Male Masked Theatre)

| 18 d<br>d<br>R<br>70 | សហគមន៍ ឬ<br>ទីតាំងប្រតិបត្តិ |
|----------------------|------------------------------|
| ณิ                   | ប្រភេទ                       |
| ۲<br>(۱              | ពេលវេលា                      |

វត្តស្វាយអណ្តែត, ក្រុមលោនទោលរបស់លោកតា ជា ហ៊ា នៅខេត្តបាត់ដំបង់, ក្រុមយុវជនលោនខោល កម្ពុជា, នាយកដ្ឋានទស្សន័យភាពនិងសាលាមព្យម វិចិត្រសិល្បៈនៃក្រសួងវប្បធម៌និងវិចិត្រសិល្បៈ

## បិល្បទស្សន័យភាព

ក្រោយចូលឆ្នាំ (វត្តស្វាយអណ្តែត), មិនកំណត់ពេល (ក្រសួងវប្បធម៌និងវិចិត្រសិល្បៈ និងក្រុមលោកតា ជា ហ៊ា)



ល្ខោនទោល (រូប៖ អម្រីតាសិល្ប:, ៦០០៥)

## ຕືດໝົ່ອງ

"ល្ខោនទោល" ជាល្ខោនមួយបែបដែលពាក់មុខខ្មកសម្តែង ហើយជាទូទៅ តួអគ្គសុទ្ធតែមនុស្សប្រុស និងសម្តែងតែឈុតធាកក្នុងរឿងវាមកេរ្តិ៍ប៉ុណ្ណោះ។ ល្ខោន នេះធ្វើកាយវិការតាមសំឡេងពោល ហើយកំដរដោយភ្វេងពិណពាទ្យ។ សម្ងៀក បំពាក់ និងគ្រឿងអលផ្ការសម្រាប់លេងល្ខោនទោលវិញក៏មានភាពប្រណីតពុំខុស ពីល្ខោនព្រះរាជឲ្រព្យប៉ុន្មានទេ មិនថាល្ខោនទោលនោះជារបស់អ្នកក្រុង ឬរបស់ អ្នកស្រុកស្រែចម្ការឡើយ។

ផ្អែកទៅលើការសិក្សាតាមរយៈសិលាចារឹកបុវាណ អ្នកស្រាវជ្រាវយល់ថា ល្ខោនខោលមានដើមកំណើតពីល្ខោន "កាណី" ឬ "កាន្និ" ជាប្រភេទល្ខោនដែល មានអ្នកពោលរៀបរាប់សាច់រឿង ហើយឃើញមានយ៉ាងហោចណាស់ក៏ចាប់ពី សម័យអង្គរ (ស.វ.៩-១៤)មកដែរ។

យើងសង្កេតឃើញថា ល្ខោនទោលដែលសម្តែងសព្វថ្ងៃមានពីរបែប ម៉្យាង គឺដើម្បីកម្សាន្ត ឬជាប់នឹងកិច្ចសាសនាបន្តិចបន្តួច និងល្ខោនទោលដែលនៅជាប់ ក្នុងជំនឿរបស់សហគមន៍។ ល្ខោនទោលប្រភេទទីឲ្រនោះ មានដូចជាក្រុមល្ខោន លោកតា ជា ហ៊ា នៅខេត្តបាត់ដំបងដែលជាក្រុមសម្រាប់ជួលសម្តែងកម្សាន្តក្នុង ពិធីបុណ្យទាននានា។ ចំណែកនៅវាជធានីភ្នំពេញ មានក្រុមល្ខោនទោលនៃ នាយកដ្ឋានសិល្បទស្សនីយភាព និងសាលាមព្យមវិចិត្រសល្បៈនៃក្រសួងវប្បធម៌ និងវិចិត្រសិល្បៈ និងក្រុមល្ខោនទោលរបស់យុវជនល្ខោនទោលកម្ពុជា ដែល ច្រើនតែសម្តែងសម្រាប់លើកតម្កើងល្ខោនទោល និងលេងកម្សាន្តក្នុងឱកាស ពិសេសនានាក្នុងកម្រិតជាតិ។

ចំណែកល្ខោនប្រភេទទី៤នោះ គឺជាប់ជាពិសេសជាមួយសហគមន៍វត្តស្វាយ អណ្តែតដែលមានភូមិតាស្តរ និជភូមិពាមតាឯក (ស្រុកល្វាឯម ខេត្តកណ្តាល)

## អត្តនាយកញ្ហានបរព្វករទសវប្បធម៌

## ុត្រសួនវប្បធម៌ ខិងវិចិច្រសិល្ប

ជាចំណុះជើងវត្ត។ ល្ខោនវត្តស្វាយអណ្តែតពុំមែនត្រាន់តែសម្រាប់កម្សាន្តសប្បាយ ប៉ុណ្ណោះទេ តែគេសម្តែងនៅក្នុងបរិបទជំនឿដែលគេជឿថា ពេលសម្តែងល្ខោន នេះនឹងទទួលបាននូវសេចក្តីសុខ ចម្រុងចម្រើន បញ្ចៀសឧបច្រពចថ្ងៃ ហើយ ពិសេសនោះ គឺទទួលបានទឹកភ្លៀងគ្រប់ត្រាន់និងកោគផលបរិបូរណ៍សម្រាប់រដូវ ដាំដុះខាងមុខ។ ចំពោះអ្នកស្រុកខ្លួនឯងផ្ទាល់យល់ថា ល្ខោននេះជាមរតកវប្បធម៌ របស់ខ្លួន ហើយខិតខំព្យាយាមការពារតាមលទ្ធភាពដែលអាចធ្វើទៅបាន នៅក្នុង ចរន្តនៃសាកលកាវូបនីយកម្ម និងបច្ចេកវិទ្យាទំនើប។ ការសម្តែងនេះទៀតសោត ហាក់ជា "កាតព្វកិច្ច" របស់អ្នកស្រុកអ្នកភូមិទាំងមូល ដោយខ្វះចូលរួមជាជនជាន ខ្វះជាកម្នាំង។ រីឯអ្នកសម្តែងវិញគឺជាអ្នកភូមិ ពុំមែនជាអ្នកមានអាជីពខាងសម្តែង ឡើយ។ អ្នកធ្លាប់សម្តែងវមែងមកសម្តែងបន្តទៀត ហើយថែមទាំងខិតខំជួយ បផ្លាត់បង្រៀនកុមារ និងយុវជនដែលស្រឡាញ់ចូលចិត្តល្ខោនទោលនេះទៀតផង។ ចំណែកឯឪពុកម្តាយ យាយតា ក៏រមែងលើកទឹកចិត្តឲ្យកូន និងចៅមកហាត់រៀន

ដែរ។ ប្រការគួរឲ្យចាប់អារម្មណ៍មួយទៀតនោះគឺបើទោះបីអ្នកធ្លាប់សម្តែងបាន ចាកចេញពីភូមិ ទៅប្រកបរបរនៅទីធ្លាយយ៉ាងណាក៏ដោយ ក៏ពួកគាត់ហាក់មាន "កាតព្វកិច្ចសង្គម" តម្រូវឲ្យមកចូលរួមពេលមានពិជីសម្តែងម្តងៗ។

រឿងដែលបានដំឡើង និងសម្តែងដោយក្រុមសិល្បករក្រសួងវប្បធម៌និងវិចិត្រ សិល្បៈដូចជា៖

- ចម្បាំងពេលយប់ ដំឡើងដោយលោក ធេង ផុន, លោក ព្រឿង ឈាង, លោក ប៉ុក សារ៉ាន់, ធេង តារាវុធ
- ចម្បាំងកុម្ភកាណ៌ ដំឡើងដោយលោក ស្តើង ចំរើន, លោក ប៉ុក សាវ៉ាន់
- ព្រះរាមចូលកោដ្ឋបញ្ចោតនាងសីតា ដំឡើងដោយលោក ប៉ុក សារ៉ាន់, លោក ម៉ឺ សុត និងដឹកនាំដោយ លោក ម៉ៅ កេង



សំពះគ្រូល្ខោនទោល ក្រុមនាយកដ្ឋានសិល្បៈទស្ស័យភាព (រូប៖ អម្រឺតាសិល្បៈ, ৮០០៥)

- សីតាលុយភ្វើង ដំឡើងដោយលោក ប៉ុក សាវ៉ាន់, លោក សេង សំអាន និងដឹកនាំដោយលោក ហង្ស សុត និងលោក ម៉ៅ កេង ក្រៅពីនេះមានស្នាដៃ ដទៃទៀតដូចជា៖ ព្រះរាមដើរទេស, ព្រះរាមចងថ្នល់, សង្រ្គាមវិរុលចម្បាំង, សង្រ្គាមឥន្ទ្រជិត...។

គ្រូល្ខោនទោលដែលបានចែកស្ពាន៖

នៅវត្តស្វាយអណ្តែត គឺមានលោកគ្រូ អ៊ីម (គ្រូយក្ស), ស៊ិន (គ្រូស្វា), ស៊ិម (គ្រូស្វា), សំបូរ (គ្រូស្វា), សយ (គ្រូពោល), វ៉េត (តូត្វក)។ រីឯនៅខេត្តបាត់ដំបង

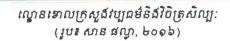
នៅវត្តស្វាយអណ្តែត គឺមាន អ៊ឹម សារួន (គ្រូយក្ស), ហេង សៅ (គ្រូស្វា), ម៉ិច មាន (គ្រូពំនោល), ប៉ោក អ៊ីន (គ្រូពំនោល), និង មូល ឡាច (គ្រូយក្សនិងគ្រូ ភ្វេង)។ ចំណែកនៅខេត្តបាត់ដំបងមានលោកគ្រូ ជា ហ៊ា ដែលកាលពីឆ្នាំ២០១២ ត្រូវព្រះមហាក្សត្រផ្តល់គោរមងារថ្នាក់ជាតិជា "មរតកមនុស្សរស់"។

គឺមានលោកគ្រូ ឌុ០ គ្រឿន (គ្រូយក្ស), ឌុ០ រឿ (គ្រូយក្ស), ឌុ០ អាង៍ (គ្រូស្វា)។

គ្រល្ខោនទោលដែលនៅរស់៖

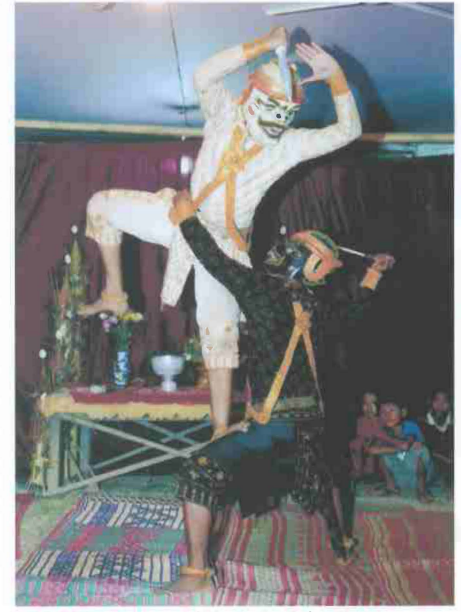
<image>

ល្ខោននោលវត្តស្វាយអណ្តែត (រូប៖ វត្តស្វាយអណ្តែត, ৮০০៦)









ល្ខោនទោលវត្តស្វាយអណ្តែត (រូប៖ វត្តស្វាយអណ្តែត, ৮០១៦)



មុខសម្រាប់ពាក់សម្តែងល្ខោនទោលរបស់ក្រុមលោកតា ជា ហ៊ា (រូប៖ សាន ផល្វា, ৮០១៦)



ក្មេង៍ក្នុងសហគមន៍វត្តស្វាយអណ្តែតហាត់រៀនសម្តែងល្ខោនខោល (រូប៖ សាន ផល្វា, ២០០៦)

## ວສະກາຕິເອຼາ:

เทษ เกร่ย่ำก็, ๒๐๐๙, เการเขาณรัฐญาแหล้ญกร, โรเบ, รู้เกญฯ Ministry of Culture and Fine Arts and UNESCO, 2004, Inventory of Intagible Cultural Heritage of Cambodia, Phnom Penh.